
ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

ЦИВИЛИЗАЦИОННЫЙ АНАЛИЗ 

ПРЕОБРАЗОВАНИЕ СОЦИАЛЬНОЙ ОНТОЛОГИИ  
В СОВРЕМЕННОМ ЦИВИЛИЗАЦИОННОМ АНАЛИЗЕ

Руслан Геннадьевич Браславский (r.braslavsky@socinst.ru)
Социологический институт РАН — филиал ФНИСЦ РАН, Санкт-Петербург, Россия

Цитирование: Браславский Р.Г. (2025) Преобразование социальной онтологии в со-
временном цивилизационном анализе. Журнал социологии и социальной антропо-
логии, 28(4): 18–37. https://doi.org/10.31119/jssa.2025.28.4.2 EDN: JBAIOZ

Аннотация. Реконструируется соотношение двух конкурирующих в полидисцип
линарной области цивилизационного анализа исследовательских традиций: мета-
исторической и социологической. В каждой из них выделяются группы теорий, 
опирающиеся как на унитарную, так и на плюралистическую концепцию цивили-
зации. В середине XX в. кристаллизовалась и заняла доминирующее положение 
метаисторическая парадигма цивилизационного анализа, больше известная под 
именем теории локальных цивилизаций. Концептуальные ограничения метаисто-
рической парадигмы воспрепятствовали полноценной институционализации 
исследовательской области сравнительного изучения цивилизаций в само
стоятельную научную дисциплину. Цивилизационный поворот в социологии 
в 1970-е годы привел к разрыву с метаисторической цивилизационной парадигмой 
на уровне фундаментальных метатеоретических предпосылок. В отличие от тра-
диционного субстантивистского взгляда на локальные цивилизации как эмпи
рически предзаданные объекты исследования, современная социологическая 
парадигма цивилизационного анализа основывает социальную онтологию на 
парадоксальном сочетании принципов аналитической автономии и взаимного 
конституирования в соотношении фундаментальных категорий, общих измерений 
и особых сфер социальной жизни. В результате метатеоретического анализа ци-
вилизационного подхода в социологии построена тринитарная концептуальная 
схема социальной онтологии и выявлены ее логические несоответствия. Для их 
преодоления разработана новая четырехкатегориальная концептуальная схема 
социальной онтологии. Осуществленная на рубеже XX–XXI вв. в социологической 
версии цивилизационного анализа концептуализация культуры и власти как со-
размерных и взаимоположенных друг другу онтологических категорий заложила 
основу не только для консолидации цивилизационного анализа за рамками про-
тивопоставления унитарной и плюралистической концепций цивилизации, но 
и для переориентации социологической теории по ту сторону всех видов функ-
ционализма, редукционизма и детерминизма. 
Ключевые слова: цивилизационный анализ, социологическая теория, социальная 
онтология, аналитическая автономия, взаимное конституирование, культура, 
власть, богатство, право.



19

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

Одна из фундаментальных теоретических проблем современных со-
циальных наук заключается в недостаточности широко используемых 
концептуальных средств культурно-детерминистского метаисторическо-
го цивилизационного подхода и ортодоксального структурно-институ
ционального социологического анализа. Разрабатываемые с их помощью 
редукционистские теоретические модели не соответствуют неоднородной 
и противоречивой цивилизационной конфигурации современных об-
ществ. Альтернативный подход основан на переопределении культурно-
институциональной взаимосвязи за рамками любых версий редукциониз-
ма и одностороннего детерминизма. Он представлен формирующейся 
социологической парадигмой цивилизационного анализа и генетически 
связанной с ней теорией множественных модерностей. 

В статье реконструируется логика перехода цивилизационной теории 
в современной социологии от аналитической концепции цивилизацион-
ного измерения социальной жизни к всеохватывающей социальной онто
логии.

От субстантивистской к аналитической концепции цивилизаций
В полидисциплинарной области цивилизационного анализа сложились 

две конкурирующие исследовательские традиции: метаисторическая и со-
циологическая (Arnason 2001a). В каждой из них выделяются группы 
теорий, опирающиеся как на унитарную, так и на плюралистическую 
концепцию цивилизации (табл. 1). В метаисторической традиции проб
лематика, связанная с понятием цивилизации в единственном числе, 
приобрела антропологическое направление, в котором на первый план 
вышло изучение первобытных обществ с «примитивной» культурой и их 
перехода к сложноорганизованным обществам, обладающим городами, 
государством, письменностью и другими признаками «цивилизации». 
Социологическое направление сосредоточилось на объяснении истори-
чески гораздо более поздних процессов возникновения и развития об-
ществ модерного типа. При этом в рамках каждой из двух вышеназванных 
традиций создавались всеохватывающие схемы человеческой истории «от 
истоков до наших дней». Если в антропологии стадиальное понятие ци-
вилизации еще сохраняет самостоятельное научное значение, то в кон-
цептуальном аппарате современной социологии закрепилась идущая от 
Н. Элиаса процессная концепция цивилизации. Первоначально разраба-
тываемая в рамках унитарного подхода теория процесса цивилизации 
впоследствии оказалась открытой множественным контекстам человече-
ской истории. В настоящее время плюралистический подход считается 
наилучшим, если не единственно возможным способом отстоять циви-



20

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

лизационный анализ как особую и предпочтительную парадигму в со-
циальных науках (Arnason 2001b: 390). При этом формирующаяся 
в исторической социологии на основе плюралистического подхода циви-
лизационная парадигма не сбрасывает, а переосмысливает проблематику, 
связанную с понятием цивилизации в единственном числе. Характеризуя 
современное состояние поля цивилизационного анализа, можно сказать, 
что традиционная оппозиция унитарной и плюралистической концепций 
цивилизации уступила место принципиальному различению между 
метаисторической и социологической версиями плюралистического 
подхода. 

Таблица 1
Две традиции цивилизационного анализа в социальных науках

Концепция 
цивилизации

Традиция цивилизационного анализа
Метаисторическая Социологическая

Унитарная Теория происхождения 
цивилизации

Теория процесса  
цивилизации

Плюралистическая Теория локальных 
цивилизаций

Теория цивилизационных 
паттернов

Метаисторическая парадигма цивилизационного анализа, больше 
известная под именем теории локальных цивилизаций, кристаллизовалась 
и заняла доминирующее положение в 1950–1960-е годы. Заложенная об-
разцовыми работами Н.Я.  Данилевского, О.  Шпенглера, А.  Тойнби, она 
разрабатывалась главным образом историками, антропологами, культу-
рологами (Ф.  Конечный, А. Кребер, Р. Кулборн, К. Куигли, Ф. Бэгби, 
О. Андерле, Ф. Боркенау и др.), в 1990-е годы была популяризована С. Хан-
тингтоном благодаря его описанию геополитической ситуации после 
окончания холодной войны как «столкновения цивилизаций» и ныне 
переживает возрождение в виде ставшей идеологемой концепции «госу-
дарства-цивилизации». Концептуальный каркас метаисторической пара-
дигмы составляет идеальный тип цивилизаций как наиболее широко-
масштабных и долговременных, самобытных, когерентных, гомогенных, 
эндогенных социокультурных образований, которые развиваются цикли-
чески, проходя фазы подъема, расцвета и упадка. 

Под определяющим влиянием метаисторической парадигмы сформи-
ровалось стереотипное представление о поле цивилизационных исследо-
ваний в целом. Другие версии цивилизационного подхода игнорировались 
или подгонялись под идеализированный образ локальной цивилизации 
либо воспринимались как вариация или отклонение от заданного образца, 



21

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

а не как нечто принципиально отличное от него. Показательным примером 
может служить теория культурных суперсистем П.А. Сорокина. В сере-
дине 1960-х годов он дал систематическую критику «тоталитаристских» 
(холистических) теорий цивилизаций, попутно выступив против при-
числения его к школе «идеалистических органицистов» наряду с О. Шпенг
лером и А.  Тойнби (Sorokin 1966: 158–240, 220). Но и после этого его 
продолжали рассматривать в одном логически преемственном ряду с ними 
(см., например: Мелко 2001 [1995]: 308). Правда, принимая во внимание 
приверженность российско-американского социолога идеям культурного 
детерминизма и системной интеграции в понимании цивилизационных 
формаций, его включение в более широкую, чем «организмическое» на-
правление, метаисторическую традицию цивилизационного анализа не 
является вовсе безосновательным. Точно так же в нее могут быть вклю-
чены и другие социологи, которые придерживаются «идентитаристской» 
трактовки цивилизаций (например, М. Мелко, В. Каволис).

На середину XX  в. приходится период полноценного установления 
в социальных науках институционального режима научных дисциплин. 
В сложившейся дисциплинарной конфигурации социальных наук теория 
цивилизаций оказалась втиснутой главным образом в рамки востокове-
дения. Последнее, сосредоточенное на всеохватывающем изучении высо-
ких культур Востока, располагалось между антропологией, описывавшей 
так называемые примитивные культуры, с одной стороны, и относящи-
мися к изучению западного мира историей как идиографической наукой 
о прошлом и социологией, экономикой и политологией как комплексом 
номотетических наук о модерном настоящем  — с другой (Валлерстайн 
2003: 294–295). Тем не менее сравнительное изучение цивилизаций так 
и не оформилось в самостоятельную научную дисциплину. По своему 
пространственно-временному охвату цивилизационный подход изна-
чально выламывался за рамки востоковедения. Ни основоположники, ни 
большинство последователей метаисторической традиции, не говоря уже 
о представителях социологической версии цивилизационного анализа, 
не  фокусировались исключительно на незападных цивилизационных 
формациях. 

«Дисциплинарное» ограничение цивилизационного подхода хроно
топом востоковедения было во многом следствием неспособности мета-
исторической теории локальных цивилизаций справиться с концептуаль-
ным вызовом модерности как «новой цивилизации» (Ш. Эйзенштадт), 
не выходя при этом за рамки плюралистического видения человеческой 
истории или не оставаясь вариацией антимодернистского дискурса на 
тему кризиса культуры. Доминирующие в это время универсалистские 



22

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

представления о состоянии модерности опирались на унитарную концеп-
цию цивилизации и эволюционистское видение человеческой истории, 
что и обусловило вытеснение теории цивилизаций в домодерное прошлое 
и на считавшийся традиционным Восток в противоположность, по вы-
ражению Н. Элиаса, «отступлению социологов в настоящее» (Elias 1987: 
223). Согласно дисциплинарной логике академического разделения труда, 
социологи изучали «модерные общества» Запада, а ориенталисты — «тра-
диционные цивилизации» Востока (Валлерстайн 2003: 295). Однако стро-
гость дисциплинарных границ, проведенных на географической карте, 
не  соответствовала реальным процессам трансформации послевоенно-
го  глобального мира. Об этом свидетельствовало возникновение уже 
в 1950‑е годы теории модернизации и практическое осуществление сфор-
мулированной еще в середине 1940-х годов в США идеи регионоведения 
(area studies), которая «была задумана как соединение социальных наук 
и изучения незападных цивилизаций» (Arjomand 2010: 366). В этом кон-
тексте сравнительное изучение цивилизаций приобрело скорее статус 
междисциплинарного исследовательского поля на стыке востоковедения, 
истории, антропологии, социологии — наук, тяготеющих к всеохватываю
щему постижению социальной жизни.

Незавершенности процесса «дисциплинаризации» цивилизационной 
компаративистики способствовали как недостаточная разработанность 
концептуальных оснований цивилизационного подхода, так и не столь 
явная институционализация в социальной реальности таких объектов 
изучения, как «локальные цивилизации», особенно по сравнению с фено-
меном нации-государства, выступавшего главным эмпирическим рефе-
рентом ключевого социологического понятия «общество». Оба эти об
стоятельства нашли отражение в неоконченных спорах о критериях 
классификации и количестве цивилизаций в мировой истории. Хотя от-
носительно выделения основных цивилизационных комплексов опреде-
ленный консенсус сложился, сама неспособность сторонников цивилиза-
ционного подхода прийти к общему пониманию оснований типологии 
цивилизаций обнаружила глубокие концептуальные проблемы данного 
подхода, которые воспрепятствовали его широкому признанию и инсти-
туционализации в академической среде. Для метаисторической парадиг-
мы с заложенным в ней субстантивистским видением социальной реаль-
ности, в соответствии с которым цивилизации определяются как 
эмпирически предзаданные объекты исследования, классификационная 
проблема имела решающее значение, поскольку без ее удовлетворитель-
ного решения цивилизационный подход терял raison d’être — сам объект 
своего изучения.



23

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

Альтернативная метаисторической социологическая традиция циви-
лизационного анализа представляет собой только формирующуюся пара-
дигму. По сравнению с конкурирующей версией она оказалась внутренне 
более разделенной, а ее историческая траектория более прерывистой. 
Взаимная изолированность ключевых немецкого и французского источни-
ков цивилизационного проекта в классической социологии начала XX в. 
в лице М. Вебера и Э. Дюркгейма с М. Моссом сменилась разрывом исто-
рической преемственности в 1940–1960-е годы, когда вакантное место за-
няла метаисторическая теория цивилизаций. Наконец, возрождение циви-
лизационного анализа в социологии в последней четверти прошлого 
столетия происходило в двух параллельных направлениях: теории процес-
са цивилизации, заложенной Н. Элиасом в конце 1930-х годов, и теории 
цивилизационных паттернов, заново открытой Б. Нельсоном и Ш. Эйзен-
штадтом. Только в начале текущего столетия удалось заложить концепту-
альную основу широкой консолидации всего поля цивилизационного 
анализа, во многом благодаря усилиям прежде всего Й. Арнасона. В совре-
менной социологии Н. Элиас, Ш. Эйзенштадт и Й. Арнасон образуют второй 
триумвират ведущих представителей цивилизационного подхода после 
М. Вебера, Э. Дюркгейма и М. Мосса в социологии классического периода.

Цивилизационный поворот в социологии в 1970-е годы привел к раз-
рыву с метаисторической цивилизационной парадигмой на уровне фун-
даментальных метатеоретических предпосылок, определяющих видение 
природы социальной реальности и способов ее изучения. «Поворот» не 
просто как метафора, а как термин, фиксирующий определенный тип 
теоретического изменения, означает переход ключевого, дающего название 
данному повороту, понятия от обозначения определенного класса объек
тов исследования (предметной области) к аналитической категории. 
«Говорить о “повороте” можно лишь тогда, когда новый ракурс исследо-
вания “переходит” с предметного уровня новых областей исследования 
на уровень аналитических категорий и концепций, то есть когда он пере-
стает просто фиксировать новые объекты познания, но сам становится 
средством и медиумом познания» (Бахман-Медик 2017: 29). В социологии 
принятому в метаисторической традиции субстантивистскому понятию 
«локальной цивилизации» была противопоставлена аналитическая кон-
цепция «цивилизационного измерения человеческих обществ» (Ш. Эйзен
штадт), понимаемого как соединение культурных онтологий с институ-
циональными правилами. Цивилизационный поворот в социологии нашел 
терминологическое выражение в переименовании исследовательской 
области «сравнительного изучения цивилизаций» в «цивилизационный 
анализ». 



24

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

Социологическая версия цивилизационного анализа разрушила 
сложившийся в метаисторической традиции сильный интегративистский 
образ цивилизаций, заменив его «конфигурационным» с контингентны-
ми и разнообразными связями между компонентами вне какой-либо 
априорно заданной координации и иерархии между ними. Важнейшей 
теоретической предпосылкой социологического цивилизационного под-
хода стал отказ от любых разновидностей редукционистского детерми-
низма в соотношении структурно-институциональной и культурной 
сторон социальной жизни. Если в ортодоксальной социологии культура 
рассматривалась как зависимая от более фундаментальных социальных 
сил переменная, а в метаисторической теории локальных цивилизаций — 
в качестве главного всеопределяющего фактора, то в современной со-
циологической версии цивилизационного анализа за культурой при-
знается автономная роль одного из компонентов социальной реальности, 
находящегося в соконституирующем взаимопереплетении с другими 
категориями социальной онтологии. Социологический цивилизационный 
анализ отказался как от принятого в метаисторическом цивилизацион-
ном подходе представления о «культурных кодах» с приписываемой им 
функцией программирования социальных институтов, отношений, 
практик, образа жизни, так и от ортодоксального социологического 
понятия культуры как «норм и ценностей» (наиболее институционали-
зированной части культуры) в пользу расширенной феноменолого-
герменевтической концепции культуры как интерпретации мира, пред-
ставляющей собой единство артикуляции мира и его раскрытия (Arnason 
2010b: 68). 

Согласно Й. Арнасону, в основании цивилизационных способов арти
куляции мира лежат «воображаемые значения» (термин К. Касториадиса), 
которые всегда содержат неисчерпаемый избыток смысла. Они не дают 
окончательных ответов на предельные вопросы человеческого существо-
вания, а формируют общую латентную «культурную проблематику», 
представляющую собой «констелляцию тем, проблем и перспектив, от-
крытую для различных и часто противоречивых интерпретаций» (Арна-
сон 2017: 63). Цивилизационные паттерны, образуемые особенными со-
четаниями интерпретативных и институциональных рамок, различаются 
прежде всего своими культурными проблематиками, ключевыми темами 
и способами вопрошания о мире. Некоторые из множественных артику-
ляций общей проблематики кристаллизуются в сравнительно устойчивые 
культурные модели, принимают доминирующий характер и транслиру-
ются в особые, но взаимосвязанные институциональные сферы с различ-
ными структурами, акторами, стратегиями, ресурсами, видениями, пра-



25

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

вилами, достраивая тем самым цивилизационный паттерн. Но культурная 
кристаллизация происходит всегда в сплетении с властью: не только 
«власть всегда культурно определена», но и «культурные паттерны под-
держиваются властью» (Арнасон 2017: 53). Поскольку культурные пред-
посылки цивилизаций не задают единую логику своего развертывания 
и не программируют институциональные порядки обществ, то перед со-
циальными акторами открывается пространство неопределенности, в ко-
тором всегда ведется борьба за интерпретацию и за определение социаль-
ного и политического порядка, т.е. в игру вступает властный фактор. Как 
подчеркивает С. Аржоманд, политические конфигурации входят неотъем
лемой частью в процесс «архитектонического конструирования смысла» 
(Arjomand 2013: 35). 

Власть в цивилизационном анализе понимается предельно широко: 
от общей преобразовательной способности человеческого действия до 
полей асимметричных социальных отношений с интеракционистскими 
дефинициями власти между этими двумя  — агентностным и структур-
ным — полюсами семантического континуума. Агентностная интерпре-
тация власти особенно ярко представлена в теории структурации Э. Гид-
денса, для которого действовать  — значит уже осуществлять власть. 
Структурный аспект власти был весьма обстоятельно разработан в тео-
риях целого ряда выдающихся социологов, таких как М. Фуко, П. Бурдье, 
М.  Манн, Р.  Коллинз. Из интеракционистских концепций веберовское 
определение власти как способности актора определять действия другого 
даже вопреки сопротивлению является классическим, хотя и недостаточ-
ным. Более позднюю вариацию на тему власти как принятия решения 
в связи с формированием картин мира и социальными отношениями 
можно найти у П.  Кондилиса (Кондилис 2025). Процессо-реляционная 
концепция социальных фигураций Н.  Элиаса до сих пор остается наи-
более плодотворной и всеобъемлющей версией теоретизирования власти, 
способной вместить в себя агентностную и интеракционистскую перспек-
тивы, но существенно ограниченной в своей недооценке культурных 
определений власти. 

Выход цивилизационной теории в социологии за пределы функцио-
нализма и системного подхода поставил категории культуры и власти 
в необходимую связь между собой. Осуществленная на рубеже XX–XXI вв. 
концептуализация культуры и власти как соразмерных и взаимоположен-
ных друг другу онтологических категорий стала важнейшим теоретиче-
ским достижением цивилизационного анализа в социологии. Тем самым 
созданы предпосылки не только для консолидации цивилизационного 
анализа за рамками противопоставления унитарной и плюралистической 



26

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

концепций цивилизации, но и для переориентации социологической 
теории по другую сторону всех видов функционализма, редукционизма 
и детерминизма. 

От концепции цивилизационного измерения  
к всеохватывающей социальной онтологии

Программное для социологического цивилизационного анализа по-
нятие цивилизационного измерения человеческих обществ Ш. Эйзенштадт 
сформулировал через выделение двух различных, но взаимосвязанных 
аспектов: с одной стороны, культурной интерпретации мира («онтологи-
ческих или космологических видений»), а с другой — определения, струк-
турирования и регулирования «арен» социальной жизни (Eisenstadt 
2000: 2). Наиболее лаконичная формулировка цивилизационного измере-
ния встраивает его в тринитарную «базовую социальную онтологию» 
(Wagner 1994: 20; Arnason 2003: 195–196), подчеркивая «переплетение 
структурных аспектов социальной жизни с ее регулятивным и интер
претативным контекстом» (Eisenstadt 2000:  1). Но и более развернутое 
определение цивилизационного измерения, которое акцентирует интер-
претативно-институциональную взаимосвязь, содержит выход на социо-
структурное измерение социальной жизни через использование термина 
«арены» (во множественном числе). В отличие от нагруженных функ
ционалистскими коннотациями более привычных терминов «сферы» или 
«подсистемы» социальной жизни, он отсылает к конфликтному образу 
общества, образуемого паттернами отношений власти. Последние Н. Эли-
ас всеобъемлющим образом концептуализировал в понятии социальной 
фигурации, обозначающим сеть отношений взаимозависимости между 
акторами (Elias 1978: 131). Данное понятие относится к меняющемуся 
балансу власти в социальных отношениях любого уровня — от взаимо-
действия отдельных лиц до глобальных сетей. Как воплощение реляци-
онной концепции власти понятие фигурации снимает противоположность 
между индивидом и обществом как самостоятельными онтологическими 
сущностями, упраздняя саму дихотомию агентности и социальной струк-
туры с метатеоретической позиции обоюдного конститутивизма. Все
охватывающий масштаб понятия фигурации раскрывается по отношению 
не только к социоструктурному измерению социальной жизни, включа-
ющему в качестве своего неотъемлемого конститутивного аспекта агент-
ность и не ограничивающегося фокусом на отдельных властных структу-
рах  — в отличие от Эйзенштадта, который уделял основное внимание 
анализу коалиций и конфронтаций различного типа элит, но при этом 
игнорировал многие «структурные данности» (Йоас, Кнёбль 2011: 475–476). 



27

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

Всеобъемлющий характер понятия фигурации относится к социальной 
жизни в целом, во всей совокупности ее проявлений, компонентов, из-
мерений и доменов. «Такие понятия, как структура или функция, роль 
или организация, экономика или культура, — писал Н. Элиас, — часто не 
дают понять, что они относятся к конкретным фигурациям людей» (Elias 
1978: 131). Если в концептуальной схеме Эйзенштадта центральное место 
отводилось культуре и ее «аналитической автономии», а «общий вопрос 
о власти как конститутивном компоненте цивилизаций» так и не был им 
надлежащим образом поставлен (Arnason 2015: 151), то в фигурационной 
социологии Элиаса категория власти приобрела унифицирующее значение, 
придав в конечном счете всей его процессо-реляционной теории цивили-
зации отчетливо выраженные редукционистский, функционалистский 
и эволюционистский уклоны, против которых в социологической теории 
сам он изначально боролся. Тем самым исследовательская программа 
цивилизационного анализа, тематизирующая отношения между культурой 
и властью в качестве своей ключевой проблематики, нуждается в равной 
степени как в культуроориентированном понятии цивилизационного из-
мерения Эйзенштадта, так и во властецентричном понятии социальной 
фигурации Элиаса, при условии строгого аналитического различения трех 
общих измерений социальной жизни: интерпретативного, институцио-
нального и социоструктурного  — во избежание неоправданного одно-
стороннего детерминизма и редукционизма того или иного толка.

Институциональной стороне цивилизационного измерения более 
пристальное внимание уделил Й. Арнасон. Опираясь на идею множествен-
ных «порядков жизненных отношений» М. Вебера (Вебер 2006), он раз-
работал модель сфер социальной жизни как «миропорядков», углубляя 
понимание способов перехода культуры в институциональные формы. 
В этой модели три конвенционально выделяемые основные сферы соци-
альной жизни — экономика, политика и культура — выступают доменами 
онтологических категорий богатства, власти и смысла соответственно. 
Данные категории представляют собой «особые способы присвоения, 
переживания и интерпретации мира», а также взаимосвязанные, но в не-
которой степени «альтернативные фокусы институционального строи-
тельства», которые характеризуют разные цивилизационные паттерны 
(Arnason 2003: 198–199). Арнасон подчеркивает несводимость друг к дру-
гу категорий на уровне элементарных различий и в то же время их взаимо
переплетение при конституировании более сложных форм в экономиче-
ской, политической и культурной сферах социальной жизни. Таким 
образом, данная модель сочетает в себе метатеоретические позиции 
аналитической автономии и взаимного конституирования. При этом 



28

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

культура в ней предстает одновременно и как общее измерение, и как 
особая сфера социальной жизни. Иначе говоря, в отношении категории 
смысла проводится различие между артикуляциями, конституирующими 
собственно культурную сферу (область религиозных, философских, на-
учных, эстетических способов интерпретации), и более скрытыми куль-
турными ориентациями, которые соконституируют формы богатства 
и власти. В этой двойственности заключается, по словам Арнасона, «па-
радокс культуры», который должен быть не упразднен, а раскрыт (Arnason 
2010b: 70). 

От тринитарной к четырехкатегориальной  
социальной онтологии

Итак, базовая социальная онтология, которой придерживается циви-
лизационный анализ, различает в социальной жизни, с одной стороны, 
три общих измерения: социоструктурное, институциональное, интерпре-
тативное, — а с другой — три особые сферы: экономику, политику и куль-
туру, выступающие соответственно доменами категорий богатства, власти 
и смысла. В данном случае цивилизационный анализ следует устойчивой 
тенденции постпарсонсианской социологической теории отдавать явное 
предпочтение трехчастным концептуальным схемам социальной онтоло-
гии (при различиях в терминологии) над четырехсторонними (Arnason 
2020: 14). Впрочем, делает он это, не настаивая на исчерпывающем раз-
делении социальной жизни на три измерения или области и не пытаясь 
придать ему систематический характер. Тем не менее в развитие предло-
женной метатеоретической концептуальной схемы социальной онтологии 
могут быть предприняты дальнейшие шаги по связыванию между собой 
измерений и сфер социальной жизни. 

Из сформулированного Арнасоном парадокса культуры следует, что 
категория смысла является связующим звеном между аналитическим 
интерпретативным измерением социальной реальности и особой сферой 
культуры. Но нельзя ли то же самое предположить и относительно двух 
других категорий? Из принципа соконституирования сфер социальной 
жизни логически следует, что каждая доменная для соответствующей 
сферы категория является в то же время и общим измерением, поскольку 
она присутствует в той или иной степени и форме и в других сферах, т.е. 
повсеместно в социальной жизни. Так, всепроникающее влияние власти 
в социальной жизни подчеркивал Э.  Гидденс (Гидденс 2005: 77). И дей-
ствительно, с опорой на понятие социальной фигурации Н.  Элиаса 
довольно легко реконструируется связь политической сферы и социо-
структурного измерения через категорию власти. Однако связь между 



29

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

институциональным измерением и экономической сферой через общую 
категорию не кажется очевидной. Институционально-регулятивное из-
мерение раскрывается через являющиеся неотъемлемым компонентом 
каждой сферы общественной жизни социальные нормы в широком смыс-
ле, базовые правила и определяющие конвенции, в то время как для 
сферы экономики доменной выступает категория богатства. Логические 
несоответствия тринитарной схемы соотношения общих измерений 
и особых сфер социальной жизни представлены в таблице 2.

Таблица 2
Логическое несоответствие тринитарной схемы социальной онтологии

Общие измерения 
социальной жизни

Особые сферы социальной жизни
Культура Экономика Политика

Интерпретативное Смысл

Институциональное Богатство
Норма

Социоструктурное Власть

Также весьма нетрудно представить категорию богатства, которая не 
сводится исключительно к материальным благам, как универсальное из-
мерение социальной жизни, например через понятие ресурсов (как у Н. Элиа
са) или капитала (как у П. Бурдье), которые могут быть самого разного 
вида. Однако здесь категория богатства сталкивается с препятствием со 
стороны категории власти, характеризуемой с точки зрения своих раз-
личных средств или ресурсов, к которым сводятся все факторы и аспекты 
социальной жизни. Так, в фигурационной социологии Элиаса сети власти 
основаны на контроле и зависимости от различных комбинаций множе-
ственных ресурсов: экономических, военных, организационных, когни-
тивных (Arnason 1987: 433). Два ключевых момента в распространенных 
концептуализациях власти — подчеркивание ее универсального, всеохва-
тывающего значения в социальной жизни и фокус анализа не столько на 
«власти как таковой», сколько на «проводниках» и «модальностях», через 
которые она осуществляется  — наилучшим образом передает термин 
М. Манна «источники социальной власти». Согласно Э. Гидденсу, который 
определенно испытал влияние Элиаса, понятие ресурсов является фунда-
ментальным в концептуализации власти, но при этом сама власть не яв-
ляется ресурсом; ресурсы — «это средства, с помощью которых осуще
ствляется власть» (Гидденс 2005: 74, 57). Проведенное английским 
социологом аналитическое отделение власти от ресурсов чрезвычайно 
важно, но само по себе недостаточно, поскольку отношения между этими 



30

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

двумя понятиями могут интерпретироваться по-разному. С одной сторо-
ны, оно все еще не гарантирует от редукционистской «ресурсной» трак-
товки власти, а, в конечном счете, от экономического детерминизма 
(в склонности к которому критики упрекали П. Бурдье). С другой сторо-
ны, определение и понимание конститутивной роли ресурсов в социаль-
ной жизни может ограничиваться их помещением во всеохватывающую 
концептуальную рамку власти, как это и произошло в случае Гидденса. 

Гидденс изначальную дуальную схему, включающую «правила» и «ре-
сурсы» в качестве центральных понятий теории структурации, развернул 
в тринитарную за счет аналитического разделения двух аспектов правил — 
способов означения, или конституирования смысла, и нормативных 
санкций. В результате он пришел к аналитическому различению трех 
измерений дуальности структуры, которые со стороны структурных 
свойств социальных систем предстают как сигнификация, легитимация 
и господство, а со стороны взаимодействия — как коммуникация (пере-
дача знаков), санкция (применение нормативных санкций) и власть (пре-
образовательная способность акторов). Соотносятся между собой «струк-
турная» и «интерактивная» стороны «дуальности» в рамках каждого из 
аналитических измерений через соответствующие «модальности»: сигни-
фикация с коммуникацией — через интерпретативную схему; легитимация 
с санкцией — через норму; господство с властью — через ресурс (Гидденс 
2005: 75). Схема их трех аналитических структурных измерений дополня-
ется классификацией четырех институциональных порядков, включающей: 
символические порядки (способы дискурса), политические институты, 
экономические институты и правовые институты. Гидденс подвергает 
критике так называемые субстантивистские концепции социальных ин-
ститутов, основанные на представлении о конкретной автономии диффе-
ренцированных друг от друга институциональных сфер. Выделенные 
институциональные порядки он рассматривает как конституируемые 
различными сочетаниями структур сигнификации, легитимации и господ-
ства. Для каждого институционального порядка ведущим оказывается 
определенное структурное измерение: для символических порядков — это 
сигнификация, для правовых институтов — легитимация, для экономики 
и политики — господство (Гидденс 2005: 80).

Как и в случае понятия правил, Гидденс различает два типа ресурсов: 
авторитативные (способность осуществлять контроль над другими людь-
ми, или полномочия) и аллокативные (способность распоряжаться мате-
риальными объектами). Но в отличие от «правил», это не приводит его 
к выделению, наряду с господством, дополнительного аналитического 
измерения, соотносимого с аллокативными ресурсами. Проводимое 



31

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

Гидденсом различение авторитативных и аллокативных ресурсов служит 
разделению политических и экономических институтов, но внутри струк-
турного измерения «господство», т.е. всецело в рамках категории власти. 
Таким образом, Гидденс склонен в духе исторического материализма 
скорее придерживаться представления о единой, хотя и бимодальной по-
литико-экономической структуре господства, чем подчеркивать отличи-
тельные паттерны политической и экономической сфер, выделяя наряду 
с властью отдельную категорию богатства. 

Ш.  Эйзенштадт выделил производство и распределение ресурсов 
в качестве одного из основных конституирующих компонентов любого 
общества, наряду с практиками артикуляции смысла, осуществления 
власти и конструирования коллективных идентичностей (Eisenstadt 2000: 1; 
Eisenstadt 2003: 75). Хотя он имел ввиду прежде всего аллокативные (или 
так называемые материальные) ресурсы, понятие ресурсов вполне допу-
скает расширительную трактовку, сохраняя в то же время непосредствен-
ную референцию со сферой экономики. Таким образом, категории богат-
ства может быть сопоставлено четвертое общее измерение — «ресурсное». 
Как отметил Арнасон, категории богатства, власти и смысла «становятся 
ресурсами друг для друга» за пределами своих доменов при конституиро-
вании каждой из сфер социальной жизни (Arnason 2020: 15). При этом 
доменное для определенной сферы значение соответствующей категории 
может затемняться теми особенными формами, которые принимают 
в данной сфере другие категории помимо их основных доменов. Инсти-
туциональное строительство каждой из особых сфер требует сочетания 
ресурсов самого разного рода: символических (включая когнитивные), 
материальных (от средств производства до средств насилия), организа-
ционных. 

Ресурсное измерение несводимо к другим измерениям и в то же вре-
мя неразрывно связано с ними. Традиционно в экономических теориях 
и экономико-центристских подходах подчеркивается ограниченность, 
дефицит ресурсов. Но вместе с тем условием возникновения проблемы 
распределения ресурсов является наличие их излишка, появление так 
называемых свободных ресурсов  — материальных средств и услуг, не 
связанных с обязательным распределением в первичных аскриптивных 
группах. Эти ресурсы обмениваются и становятся объектами борьбы за 
установление контроля над ними, сами выступая, в свою очередь, ресур-
сами в борьбе за власть между различными социальными акторами. 
С точки зрения цивилизационного анализа направления использования 
и способы распределения свободных ресурсов не предопределены функ-
циональными требованиями социальных систем. Появление свободных 



32

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

ресурсов усиливает фундаментальную неопределенность социальной 
жизни и ставит акторов перед необходимостью выбора, определения на-
правлений, целей и способов их использования. Это предполагает выра-
ботку и осуществление определенных институциональных проектов и стра-
тегий мобилизации свободных ресурсов. Как показал Эйзенштадт 
в классическом исследовании исторических бюрократических империй, 
формирование таких проектов и стратегий происходит под влиянием 
символических ориентаций, имеющих прежде всего религиозное проис-
хождение (Eisenstadt 1963). Таким образом ресурсное измерение социаль-
ной жизни связывается с социоструктурным, институциональным и ин-
терпретативным измерениями.

Если же подойти к поиску связующей категории со стороны институ-
ционального измерения и попытаться определить соответствующую ему 
сферу социальной жизни, то окажется, что из трех выделенных основных 
сфер ни одна ему не подходит. Однако можно найти, особенно имея ввиду 
пример Э. Гидденса, такую сферу за пределами данного перечня. И этой 
сферой будет право, которое в рамках вышеприведенной тринитарной 
концептуальной схемы попадало в сферу политики и тем самым раство-
рялось в категории власти. Но если право выделяется в особую сферу, 
тогда для него необходимо найти самостоятельную доменную категорию, 
которая связывала бы сферу права с институциональным измерением 
социальной реальности. В качестве такой категории может быть пред-
ложено понятие социальной нормы, или закона. Понятие закона в данном 
контексте берется в очень широком смысле нормативной регуляции со-
циальной жизни, несводимой к законодательной деятельности государства 
и включающей отсылки к божественному, естественному и обычному 
праву, а также нормам морали, широким общественным конвенциям и пра-
вилам поведения.

Таким образом, тринитарная по вертикали («измерениям») и по го-
ризонтали («сферам») концептуальная схема социальной онтологии пре-
образуется в четырехчастную модель по обеим осям, в которой категории 
смысла, нормы (закона), власти и богатства выступают связующими 
звеньями между интерпретативным, институциональным, социострук-
турным, ресурсным измерениями и сферами культуры, права, политики, 
экономики соответственно (табл. 3). 

Следующим шагом концептуального анализа может стать центриро-
вание разрабатываемой модели социальной онтологии путем смещения 
фокуса непосредственно на четыре онтологические категории, раскрыва-
ющие и проявляющие себя в социальной жизни одновременно и как ее 
общие измерения, и как ее особые сферы. Отношения между этими базо-



33

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

выми категориями смысла, нормы, власти и богатства характеризуются, 
с одной стороны, аналитической автономией на уровне элементарных 
различий (которые могут быть представлены как модусы человеческой 
агентности: креативность, нормативность, преобразовательность и про-
дуктивность соответственно), а с другой — взаимным конституировани-
ем на уровне более сложных явлений в каждой из сфер социальной 
жизни. Разнообразные соединения интерпретативного и институциональ-
ного измерений образуют цивилизационные паттерны, а сочетания со-
циоструктурного и ресурсного измерений  — социальные фигурации. 
Таким образом, в сводной схеме социальной онтологии (табл. 4) интегра-
тивная социологическая парадигма цивилизационного анализа фокуси-
руется на взаимопереплетении цивилизационных паттернов и социальных 
фигураций. В пространственно-временном отношении цивилизацион-
ные паттерны предстают как цивилизационные комплексы (охватываю-
щие множественные сосуществующие или последовательные социеталь-
ные образования — «семейства обществ», по выражению Э. Дюркгейма 

Таблица 3
Четырехкатегориальная схема соотношения общих измерений  

и особых сфер социальной жизни

Общие измерения 
социальной жизни

Особые сферы социальной жизни
Культура Право Политика Экономика

Интерпретативное Смысл
Институциональное Норма
Социоструктурное Власть 
Ресурсное Богатство

Таблица 4
Сводная четырехкатегориальная схема социальной онтологии

Категории 
социальной 
онтологии

Модусы  
человеческой 

агентности

Особые 
сферы 

социальной 
жизни

Общие 
измерения 

социальной  
реальности

Аналитические 
типы 

социоисторических 
конфигураций

Смысл Креативность Культура Интерпрета-
тивное

Цивилизационные 
паттерны/ 
комплексыЗакон Нормативность Право Институцио-

нальное
Богатство Продуктивность Экономика Ресурсное Социальные 

фигурацииВласть Преобразова-
тельность

Политика Социострук-
турное



34

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

и М. Мосса), которые в случае своей тесной взаимосвязи благодаря общим 
источникам происхождения или интенсивным взаимообменам составля-
ют цивилизационные констелляции (Arnason 2010a: 179). В самом общем 
смысле (не выделяя специально культурно-институциональный или про-
странственно-темпоральный аспект) можно говорить о цивилизационных 
конфигурациях, или формациях, как особом аналитическом типе социо-
исторических конфигураций/формаций, наряду с социальными фигу
рациями. Цивилизационные паттерны различаются своими способами 
артикуляции и организации отношения между сферами экономики, по-
литики, культуры и права, а также масштабом и направлением автоном-
ного развития, допускаемого для каждой из них. 

Заключение
Разработанная на основе синтезирования, развития и дополнения 

ключевых идей второго поколения ведущих теоретиков социологической 
версии цивилизационного анализа Ш. Эйзенштадта, Н. Элиаса и Й. Ар-
насона четырехкатегориальная базовая социальная онтология является 
антифункционалистской, антисистемной, антиредукционистской, анти-
детерминистской, антиэволюционистской, антинормативистской и, как 
следствие, носит парадоксальный характер. В основании как логически 
исходной концепции цивилизационного измерения, так и вырастающей 
из нее всеохватывающей социальной онтологии лежит парадокс культу-
ры в том или ином виде. Встроенный в аналитическую концепцию ци-
вилизационного измерения социальной жизни парадокс культуры за-
ключается в том, что культура оказывается одновременно и меньше, 
и больше цивилизации. Меньше  — потому что культурные онтологии 
являются лишь одним из двух аспектов цивилизационного измерения, 
включающего также институциональные правила. Больше — вследствие 
ее метасоциального измерения: культурные онтологии разграничивают 
домен человеческого/социального в рамках более широкого видения 
реальности.  В модели соконституирования сфер социальной жизни 
Й. Арнасона культура предстает парадоксальным образом одновременно 
и как общее измерение, и как особая сфера социальной жизни. Сформу-
лированный им парадокс культуры подчеркивает исключительность 
онтологического статуса культуры по сравнению с другими категориями 
социальной жизни. Однако, как показал проведенный метатеоретический 
анализ, парадокс «общее измерение / особенный домен» может быть 
распространен также на категории власти, богатства и закона. Парадокс 
культуры является модельным для всех категорий социальной онтологии. 
Парадоксально также сочетание принципов аналитической автономии 



35

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

и взаимного конституирования в понимании отношения между катего-
риями культуры и власти. И опять-таки парадокс автономизма/консти-
тутивизма распространяется на взаимоотношения всех категорий со-
циальной онтологии. Таким образом, парадоксальность является 
всеобщей характеристикой социальной онтологии, построенной на 
концептуальной основе социологической версии цивилизационного 
анализа. 

Литература / References

Арнасон Й. (2012) Понимание цивилизационной динамики: вводные за-
мечания. Журнал социологии и социальной антропологии, 15(6): 18–29.

Arnason  J.P. (2012) Making sense of civilizational dynamics: introductory 
remarks. Zhurnal sotsiologii i sotsialnoy antropologii [The Journal of Sociology and 
Social Anthropology], 15(6): 18–29 (in Russian).

Арнасон Й. (2017) Революции, трансформации, цивилизации: пролегоме-
ны к переориентации парадигмы. Неприкосновенный запас. Дебаты о поли­
тике и культуре, 5: 37–69.

Arnason J.P. (2017) Revolutions, transformations, civilizations: prolegomena to 
a paradigm reorientation. Neprikosnovennyj zapas. Debaty o politike i kulture [NZ], 
5: 37–69 (in Russian).

Бахман-Медик Д. (2017) Культурные повороты. Новые ориентиры в нау­
ках о культуре. М.: Новое литературное обозрение.

Bachmann-Medick D. (2017) Cultural turns: New Orientations in the Study of 
Culture. Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie (in Russian).

Валлерстайн И. (2003) Конец знакомого мира: Социология XXI века. М.: 
Логос.

Wallerstein I. (2003) The End of the World as We Know It: Social Sciences for 
the Twenty-First Century. Moscow: Logos (in Russian).

Вебер М. (2006) Теория ступеней и направлений религиозного неприятия 
мира. Вебер  М. Избранное. Протестантская этика и дух капитализма. 
2‑е изд., доп. и испр. М.: РОССПЭН: 241–268.

Weber M. (2006) Theory of Stages and Directions of Religious Rejection of the 
World. In: Weber M. Selected Works: The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. 
Moscow: ROSSPEN: 241–268 (in Russian).

Гидденс  Э. (2005) Устроение общества: Очерк теории структурации. 
2-е изд. М.: Академический проект.

Giddens  A. (2005) The constitution of society: Outline of the theory of struc­
turation. Moscow: Akademicheskiy proekt (in Russian).

Йоас Х., Кнёбль В. (2011) Социальная теория. Двадцать вводных лекций. 
СПб.: Алетейя.

Joas H., Knöbl W. (2011) Social Theory: Twenty Introductory Lectures. St. Peters
burg: Aleteyia (in Russian).



36

ЖУРНАЛ СОЦИОЛОГИИ И СОЦИАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 2025. Том XXVIII. № 4

Браславский Р.Г. 

Кондилис П. (2025) Власть и решение. М.: Ад Маргинем Пресс.
Kondylis P. (2025) Power and Decision. Moscow: Ad Marginem Press (in Russian).
Мелко М. (2001[1995]) Природа цивилизаций. Розов Н.С. (ред.) Время 

мира. Альманах. Вып. 2: Структуры истории. Новосибирск: Сибирский хро-
нограф: 306–327.

Melko M. (2001[1995]) The nature of civilizations. In: Rozov N.S. (ed.) The 
World Time. The Almanac. Issue 2: The Structures of History. Novosibirsk: Sibirsky 
Chronograph: 306–327 (in Russian).

Arjomand S.A. (2010) Three Generations of Comparative Sociologies. European 
Journal of Sociology, 51(3): 363–399.

Arjomand S.A. (2013) Multiple Modernities and the Promise of Comparative 
Sociology. In: Arjomand S.A., Reis E. (eds.) Worlds of Difference. New York: Sage: 
15–39.

Arnason  J.P. (1987) Figurational Sociology as a Counter-Paradigm. Theory, 
Culture, Society, 4(2–3): 429–456.

Arnason J.P. (2001a) Civilizational Analysis, History of. In: Smelser N.J. (ed.) 
Encyclopedia of the Social and Behavioral Sciences. L.: Elsevier: 1909–1915.

Arnason J.P. (2001b) Civilizational Patterns and Civilizing Processes. Inter­
national Sociology, 16(3): 387–405.

Arnason J.P. (2003) Civilizations in Dispute: Historical Questions and Theoretical 
Traditions. Leiden; Boston: Brill.

Arnason J.P. (2010a) Interpreting History and Understanding Civilizations. In: 
Joas H., Klein В. (eds.) The Benefit of Broad Horizons: Intellectual and Institutional 
Preconditions for a Global Social Science: Festschrift for Bjorn Wittrock on the Occasion 
of his 65th Birthday. Leiden; Boston: Brill: 167–184.

Arnason J.P. (2010b) The Cultural Turn and the Civilizational Approach. 
European Journal of Social Theory, 13(1): 67–82.

Arnason J.P. (2015) Elias and Eisenstadt: The Multiple Meanings of Civilisation. 
Social Imaginaries, 1(2): 146–176.

Arnason J.P. (2020) The Labyrinth of Modernity: Horizons, Pathways and 
Mutations. London: Rowman and Littlefield.

Eisenstadt S.N. (1963) The Political Systems of Empires. New York: The Free 
Press.

Eisenstadt S.N. (2000) The Civilizational Dimension in Sociological Analysis. 
Thesis Eleven, 62(1): 1–21.

Eisenstadt S.N. (2001) The Civilizational Dimension of Modernity: Modernity 
as a Distinct Civilization. International Sociology, 16(3): 320–340.

Eisenstadt S.N. (2003) The Construction of Collective Identities and the 
Continual Reconstruction of Primordiality and Sacrality  — Some Analytical and 
Comparative Indications. In: Comparative Civilizations and Multiple Modernities: 
A Collection of Essays: in 2 vols. Vol. 1. Leiden; Boston: Brill: 75–134.

Elias N. (1978) What is Sociology? New York: Columbia University Press.



37

ТНЕ JОURNАL OF SOCIOLOGY AND SOCIAL ANTHROPOLOGY 2025. Volume  XXVIII. № 4

Преобразование социальной онтологии в современном цивилизационном анализе

Elias N. (1987) The Retreat of Sociologists into the Present. Theory, Culture and 
Society, 4(2–3): 223–247.

Sorokin P.A. (1966) Sociological Theories of Today. New York: Harper & Row.
Wagner P. (1994) A Sociology of Modernity: Liberty and Discipline. London: 

Routledge.

TRANSFORMATION OF SOCIAL ONTOLOGY  
IN CONTEMPORARY CIVILIZATIONAL ANALYSIS

Ruslan G. Braslavskiy (r.braslavsky@socinst.ru)
Sociological Institute of the RAS – Branch of the FCTAS RAS, St. Petersburg, Russia

Citation: Braslavskiy R.G. (2025) Transformation of social ontology in contemporary 
civilizational analysis. Zhurnal sotsiologii i sotsialnoy antropologii [The Journal of 
Sociology and Social Anthropology], 28(4): 18–37 (in Russian). 
https://doi.org/10.31119/jssa.2025.28.4.2 EDN: JBAIOZ

Abstract. The correlation of two competing research traditions in the multidisciplinary 
field of civilizational analysis is reconstructed: the metahistorical and the sociological. 
In each of them, there are groups of theories based on both a unitary and a pluralistic 
concept of civilization. In the middle of the 20th century, the metahistorical paradigm 
of civilizational analysis, better known as the theory of local civilizations, crystallized 
and took a dominant position. The conceptual limitations of the metahistorical paradigm 
have prevented the full-fledged institutionalization of the research field of comparative 
study of civilizations into an autonomy scientific discipline. The civilizational turn in 
sociology in the 1970s led to a break with the metahistorical civilizational paradigm at 
the level of fundamental metatheoretical premises. In contrast to the traditional 
substantialist view of local civilizations as empirically predetermined objects of research, 
the contemporary sociological paradigm of civilizational analysis bases social ontology 
on a paradoxical combination of the principles of analytical autonomy and mutual 
constitution in relation to fundamental categories, common dimensions and special 
spheres of social life. As a result of the metatheoretical analysis of the civilizational 
approach in sociology, a trinitarian conceptual scheme of social ontology has been 
constructed and its logical inconsistencies have been identified. To overcome them, a new 
four-categorical conceptual scheme of social ontology has been developed. The 
conceptualization of culture and power as commensurate and mutually dependent 
ontological categories implemented at the turn of the 20th–21st centuries in the 
sociological version of civilizational analysis laid the foundation not only for consolidating 
civilizational analysis beyond the opposition of unitary and pluralistic concepts of 
civilization, but also for reorienting sociological theory beyond all types of functionalism, 
reductionism and determinism.
Keywords: civilizational analysis, sociological theory, social ontology, analytical 
autonomy, mutual constitution, culture, power, wealth, law.


